A

ap

. EGLISECATHOLIQUE
<{ yr P> EN CHARENTE

v

A
v

N K Diocése d’Angouléme

v

Homélie du ler septembre 2024, par le P. Maxime Petit

Faut-il se laver les mains avant de passer a table ?

Grace a notre éducation et peut-étre aussi a la pression sociale, il ne nous faudra pas deux secondes pour répondre
positivement a cette question. Et si I'on poursuivait en se demandant pourquoi, a peine deux secondes supplémentaires
seraient nécessaires pour répondre : « évidemment, pour éliminer un maximum de microbes ».

Eh bien, chers fréres et sceurs, dans cette réponse qui nous parait naturelle, on peut découvrir le FOSSE qui nous sépare des
scribes et des pharisiens de I'évangile. Car, comme nous nous en doutons, la raison pour laquelle ils viennent titiller Jésus sur
le lavage de mains n’a rien de sanitaire ni d’hygiénique... On le pressent, la raison qui sous-tend cette controverse est
proprement religieuse !

Pour la comprendre, il faut que nous nous arrétions sur un mot plusieurs fois répétés dans I'évangile de ce jour. Il s’agit du
concept de « pureté » qui est de nos jours majoritairement utilisé pour qualifier une chose qui est sans souillure, qui n'est pas
polluée ou contaminée. On le dit par exemple de I'air de la campagne ou de I'eau des torrents.

Evidemment, ce sens n'est pas absolument étranger a la tradition biblique. Mais, je crois que s'il on en reste 1&, on ne peut pas
comprendre le fond de la problématique. On ne peut d'ailleurs pas non plus comprendre pourquoi les juifs déclarent la vache et
le mouton purs alors que le chameau, le liévre et le porc ne le sont pas.

En fait, pour accéder au sens profond de ce concept de pureté, il faut que nous entrions dans une autre logique culturelle. Car
dans le judaisme comme dans bien des religions anciennes, la pureté est proprement RELIGIEUSE, au sens premier du terme :
c’est la disposition requise pour pratiquer le culte. Déclarer quelqu’un pur ou impur, cela ne revient pas a séparer le bon du
mauvais. Ainsi lorsque certaines personnes, certains animaux ou objets sont déclarés purs, cela veut simplement dire qu'ils
sont aptes a servir au culte. D’'autres ne le sont pas, non parce qu'ils seraient moins bons, mais, le plus souvent, parce gu’ils
comportent en eux des éléments mélangés. Or, dans CETTE conception du sacré, Dieu, qui est le tout-Autre, ne peut pas étre
servi par des réalités mélangées. Le probléme du chameau ou du liévre n’est pas qu’ils seraient moins bons que les autres...
Mais ce sont des ruminants qui n’ont pas le sabot fendu, ou pas jusqu’au bout. Le porc, a l'inverse, a bien le sabot fendu... mais
ce n'est pas un ruminant. Aussi étonnant que cela puisse paraitre, c’est la raison pour laquelle ces trois animaux sont rendus
impropres a I'offrande des sacrifices, et donc, par extension a la consommation.

Il faut comprendre que dans cette logique religieuse, la maniére de manifester que quelque chose est sacré, c’est en le mettant
a part, en le séparant de ce qui est profane. On en a une parfaite illustration lorsqu’on lit la Genese. Comment Dieu crée-t-il ?
En séparant ! Il sépare le Ciel et la terre. Il sépare le jour et la nuit. || sépare la mer de la terre. Ce qui est divin est séparé de ce
qui ne I'est pas. Et donc les choses terrestres qui servent pour honorer Dieu doivent étre elles aussi séparées des autres, dans
leur constitution méme, c’est-a-dire ne pas étre mélangées. Si cela n'est pas possible, alors elles doivent étre purifiées.

C’est bien dans cette mentalité-la que baignent les scribes et les pharisiens de I'évangile. Car, au fil des siécles, cette distinction
entre le pur et I'impur n’est pas restée cantonnée aux affaires cultuelles. L’'ensemble de la vie du peuple élu est régie par toutes
sortes de régles qui ont pour but de préserver cette distinction entre Dieu et le monde. Ainsi, le repas étant un moment
important de la vie des hommes, que I'on pourrait qualifié de sacré, les ustensiles qui servent & se nourrir doivent étre purifiés
avec de I'eau. Méme s'ils sont propres... La n'est pas la question. Mais cette purification vient établir une séparation, une
distinction entre le moment du repas et autres activités de la journée. Idem pour le lavage des mains puisque ces derniéres
servent a toutes les activités humaines, les plus nobles comme les plus viles. On revient ainsi a la question qui ouvrait cette
homélie.

Je m’excuse, chers fréres et sceurs, d’avoir été si long. Mais je crois que ce petit détour culturel était nécessaire pour
comprendre que I'évangile de ce jour ne traite pas d’un sujet annexe. Si on se place dans cette ére culturelle, on saisit bien vite
gue Jésus, dans I'évangile de ce jour, jette un pavé dans la mare ! Il ne se permet pas seulement de contredire des traditions
séculaires. Il ose changer la définition méme du concept de pureté qui régit la relation a Dieu en le rendant intérieur, et donc
moral. Comment le peut-il ? Uniquement parce qu'il est le Dieu fait homme !

Alors que les hommes cherchaient de toutes leurs forces comment se purifier pour lui rendre un culte, dans la Personne de
Jésus, Dieu a décidé de franchir lui-méme l'infinie distance qui le sépare de la création en se faisant homme ! De telle sorte que



la définition méme de pureté rituelle vole en éclats. On comprend que ¢a les remue, ces braves scribes et pharisiens ! Car a
travers ce qui les oppose a Jésus, la question qu’ils sont amenés a se poser n’est autre que la question centrale : Jésus est-il
Dieu lui-méme ? Dieu, le tout-Autre, le Parfaitement séparé du monde, peut-il se méler ainsi a la réalité terrestre ? Si tel est le
cas, tout le schéma cultuel est chamboulé ! Toute la cosmologie est a revoir ! Ce n’est plus 'homme qui se purifie pour se
hisser jusqu’a Dieu, c’est Dieu qui, sans cesser d’étre lui-méme, vient demeurer au milieu des hommes pour les purifier. C’est
d’ailleurs ce qui nous aide a comprendre d’autres passage des évangiles ou Jésus ignore les prescriptions légales. Il touche et
guérit les lépreux, les « impurs » par excellence. Il se laisse toucher par la femme hémorroisse. Il ne respecte pas
scrupuleusement le sabbat, jour consacré a Dieu. Il manifeste par la non seulement que la sainteté de Dieu n'est pas altérée
par le contact du monde, mais plus encore que sa présence au cceur des réalités les plus banales les éléve jusqu’a son Pére.

Chers fréres et sceurs, c'est précisément ce que nous célébrons dans chacune de nos Eucharisties. C’est aussi ce que nous
vivons au moment du baptéme avec l'invocation trinitaire. C’est Dieu lui-méme qui se rend présent au cceur des réalités les plus
ordinaires — du pain, du vin, de I'eau — non pas simplement pour nous purifier extérieurement mais pour nous sanctifier, nous
transformer au plus profond de notre étre. Aprés I'lncarnation, plus aucun élément de ce monde ne peut étre déclaré impur car
tout a été assumé par le Dieu fait homme. Désormais, la seule chose qui peut nous séparer de lui, ce sont les actes qui nient
son projet de sainteté pour chacun d’entre nous.

Bonne nouvelle ? Oui, certainement ! Car dans ce mystére de la présence de Dieu dans le monde se joue notre salut. Mais on
le comprend bien vite, cela engage notre responsabilité. Voulons-nous que le Christ vienne demeurer parmi nous ? Si ouli,
acceptons-nous de nous laisser transformer intérieurement et rejeter ce qui nous sépare de lui ? Ce faisant, nous entrerons
dans le mouvement méme de I'lncarnation. Car, nous le saisissons aujourd’hui avec plus de force que jamais, si notre Dieu
s'est fait homme, c’est pour une seule et bonne raison, que nous soyons enfin divinisés. Amen.

©2026 - Diocese d'Angouléme - 02/02/2026 -
https://charente.catholique.fr/sud-charente/actualites/homelie-du-ler-septembre-2024-par-le-p-maxime-petit/


http://www.tcpdf.org

