A

ap

f EGLISE CATHOLIQUE
< yr » EN CHARENTE

v

A
v

N K Diocése d’Angouléme

v

Homélie du 16 novembre 2025, par le P. Maxime Petit

(33éme dimanche du Temps Ordinaire (Année C))

Chers freres et sceurs,

Comme chaque année, a mesure que |'on se rapproche de la féte du Christ Roi, les textes de la Parole de Dieu
deviennent de plus en plus « apocalyptiques ».

Au début de cette homélie, je voudrais m’arréter un instant sur ce mot compliqué : « apocalyptique ». D'abord parce qu'il est
passé dans le langage courant. On pourrait méme dire qu’en raison de I'attention portée par notre époque a I'écologie et au
réchauffement climatique, ce terme s’est démaocratisé. Il y a méme aujourd’hui un genre cinématographique qui porte son nom.
On parle de « films apocalyptiques » pour identifier ces scénarios qui enchainent les catastrophes humaines et naturelles
conduisant irrémédiablement & la fin du monde et a I'extinction de 'humanité.

A la lecture de I'’évangile de ce jour, on comprend comment on en est arrivé a définir le mot « apocalypse » comme la fin
tragiqgue du monde. Cependant, je me dois de signaler que c’est une réduction substantielle et dommageable de ce mot dont la
portée originelle est bien plus vaste. En grec, « apocalypse », cela veut dire « révélation », « dévoilement ». D’ailleurs, dans le
Nouveau Testament, le livre qui porte ce nom, n'a pas du tout pour but de nous donner une explication scientifique et
temporelle de la fin des temps. Le livre de I'Apocalypse cherche bien plutdt & nous transmettre, dans un langage poétique et
symbolique, comment Dieu se révéle au monde pour aujourd’hui, pour demain... et ultimement pour la fin des temps.

Je me permets d'insister ce dernier point, chers freres et sceurs. Car je crois que c’est une clé essentielle pour comprendre le
glissement du sens de I'« apocalypse » au fil du temps.

En effet, si on traduit ce terme grec par « révélation », pour nous chrétiens, il apparait assez évident que Dieu ne se contentera
pas de se révéler a la fin des temps. Depuis I'origine, depuis la création, Dieu ne cesse de se révéler. Il I'a fait en créant
I'hnomme et la femme a son image. Il I'a fait en tissant une alliance avec Noé puis avec Abraham. Il s’est révélé a Moise comme
« Celui qui est », celui qui libére son Peuple de I'esclavage... et au terme de ce long cheminement, il s’est révélé d’'une maniere
indépassable dans la Personne de Jésus. Comme le dit avec des mots choisis le concile Vatican Il ;: Jésus est la « plénitude de
toute la révélation ».

Mais bien évidemment, cela ne veut pas dire qu’a partir de Jésus, Dieu cesse de se révéler... Ce sommet, cette plénitude, ne
cesse de se déployer, de se déplier jusqu’a nous aujourd’hui et jusqu’a la fin du monde. Car, bien entendu, le cosmos dans
lequel nous vivons n'est pas éternel. Et dire que la révélation se déploie depuis 'origine ne veut pas dire gqu'il n'y aura pas de
fin. Le monde, comme toute réalité ici-bas est lui aussi appelé a étre transformé, renouvelé par Dieu a la fin des temps.

Je crois que cette petite explication sémantique nous aide a éclairer I'évangile de ce jour sous une nouvelle lumiére.

Car la question qui est posée par les disciples a Jésus est celle du « quand ? » : «Maitre, demandent-ils, QUAND est-ce que
cela arrivera ? » QUAND est-ce que tout sera totalement détruit ?

Remarquons que Jésus refuse de répondre a cette question. Il ne dit pas « demain », « 'année prochaine » ou « dans dix
siecles ». La question du « quand » est non-avenue ! Parce que ce n'est pas une question de temps. D’ailleurs, Jésus
développe aussitdt son propos : « prenez garde de ne pas vous laisser égarer car beaucoup viendront sous mon nom, et
diront : ‘c’est moi’, ou encore : ‘le moment est tout proche’ ». Jésus le dit haut et fort : «<ne marchez pas derriére eux ».

C’est alors gu'il se met a répondre a leur seconde question : « Quel sera le signe que cela est sur le point d’arriver ? »... Il y
répond, certes ! Mais la encore, Jésus ne donne aucun moyen précis de faire un calcul. Il parle de «guerres » au pluriel, puis de
«désordres » qui doivent arriver «d’abord ». Puis il parle de «tremblements de terre », de «famines », «d’épidémies », de «
grands signes venus du ciel », puis de «persécutions »... Autant de signes qui, malheureusement, arrivent a toutes les

époques ! Y a-t-il eu une période historique depuis la naissance de I'hnumanité qui ait été épargnée par ces phénomenes ? Non,
vraiment, je crois qu’on peut le dire trés clairement, on peut faire les recherches les plus approfondies, Jésus ne donne ici
aucun moyen de déterminer quand aura lieu la fin. Précisément parce que la n’est pas son but.



Bien au contraire, je crois qu'il cherche a nous dire que toute époque est simultanément le théatre de tous ces signes et de sa
révélation, c’'est-a-dire de sa présence mystérieuse au milieu de nous. « Mettez-vous donc dans I'esprit, poursuit-il, que vous
n'aurez pas a vous préoccuper de votre défense. C'est MOI qui vous donnerai un langage et une sagesse a laquelle tous vos
adversaires ne pourront ni résister, ni s’opposer ».

Ainsi, les exemplaires de Nostradamus et les calendriers mayas peuvent donc étre rangés dans les rayons les moins utilisés
des bibliotheques. L’Eglise a toujours été sceptique a I'idée que I'on puisse définir la date de la fin du monde. Précisément
parce que Jésus nous dit ailleurs que lui-méme n’en connait pas la date. Précisément parce que ce n'est pas une question de
date ! Pour reprendre I'expression de I'’évangile de ce jour, le « moment n’est pas tout proche ! » parce qu’il est déja advenu.
Ou, plutét, il ne cesse d’advenir. En revanche, c’est le Royaume de Dieu qui est tout proche parce qu'’il se construit avec nous,
par nous, tant que nous demeurons enracinés dans la révélation de Dieu qui a atteint sa plénitude dans le Christ Jésus.

C’est d’ailleurs la que nous sommes appelés a mettre toute notre énergie. Non pas dans une recherche vaseuse de la fin des
temps, mais dans la construction du Royaume de Dieu qui nécessite notre engagement et notre travail quotidien. Aucun autre
gue saint Paul, peut-étre, n'attendait avec plus de ferveur la venue du Jour du Seigneur. Il le pensait méme imminent.
Cependant, cela ne I'a pas empéché d’ordonner aux Thessaloniciens de travailler « dans le calme pour manger le pain gqu’ils
auront gagné ».

Comme on le dit souvent pendant le temps de I'Avent, le temps par excellence de I'attente, nous devons toujours étre préts a
accueillir le retour du Seigneur. Vivre chaque jour de notre vie comme si c'était le dernier. Mais c’est précisément pour cela que
nous devons aussi, comme chrétiens, étre des « modeles a imiter » & la suite de saint Paul. Des modéles de constance, des
modéles de persévérance, des modéles de confiance dans le Seigneur, malgré les « phénoménes effrayants » qui jalonnent
notre histoire.

Pour cela, nous avons certainement la plus grande des forces : la foi en Jésus-Christ qui a vaincu la mort et qui nous appelle a
ressusciter a sa suite. C’est ce que nous célébrons dans cette eucharistie dominicale. C'est ce a quoi nous communions déja
dans le Pain consacré, Corps du Seigneur Ressuscité, qui fait de nous le Corps du Christ, le Temple de I'Esprit Saint. Alors,
chers fréres et sceurs, fortifiés par 'Eucharistie, travaillons a I'avenement du Royaume dans ce monde troublé. Présentons-le a
Dieu pour gu’il le renouvelle et le transforme, pour gu'il en fasse une terre nouvelle et des cieux nouveaux. Amen.

©2026 - Diocese d'Angouléme - 03/02/2026 -
https://charente.catholique.fr/sud-charente/actualites/homelie-du-16-novembre-2025-par-le-p-maxime-petit/


http://www.tcpdf.org

