A

ap

f EGLISE CATHOLIQUE
< yr » EN CHARENTE

v

A
v

N K Diocése d’Angouléme

v

« On ne prend pas soin de la vie en donnant la mort »

Tribune des évéques de France, le 15 janvier 2026

Dans les prochains jours, le Sénat examinera une proposition de loi instituant un « droit a I'aide a mourir ». Ce débat engage
notre société dans ce qu’elle a de plus intime et de plus grave : la maniere dont elle accompagne ses membres les plus
vulnérables jusqu’au terme de leur vie.

Nous, évéques de France, voulons redire notre profond respect pour les personnes confrontées a la fin de vie, a la maladie
grave ou incurable, & la souffrance et a la peur de dépendre des autres. L’Eglise a une longue expérience
d’accompagnement des malades ou des personnes en situation de handicap, des aidants, des soignants, des
aumadniers d’hdpitaux ou d’Ehpad, et nous entendons I'angoisse de celles et ceux qui redoutent la douleur, la solitude ou la
perte de maitrise. Nous rencontrons directement cette angoisse, quand des personnes proches, des membres de nos familles,
des fidéles de nos diocéses, y sont confrontés et nous la partagent. Ces peurs sont réelles. Elles appellent des réponses
humaines, fraternelles, médicales et sociales a la hauteur.

Depuis plus de vingt-cing ans, la France a fait un choix singulier et précieux : refuser a la fois I'acharnement
déraisonnable et la mort provoquée, en affirmant a la fois le droit de ne pas souffrir et le devoir d’accompagner la vie
jusqu’au bout. Les lois successives, jusqu’a la loi Claeys-Leonetti et, aujourd’hui, la nouvelle loi en cours d’élaboration pour
I’égal accés de tous a l'accompagnement et aux soins palliatifs, dessinent une « voie frangaise » cohérente, reconnue,
fondée sur le développement de la culture palliative, la prise en compte de la parole du patient, les directives anticipées et
la possibilité de la sédation profonde et continue, non pour donner la mort mais pour soulager la douleur.

Les soins palliatifs sont I'unique bonne réponse aux situations éprouvantes de la fin de vie et nous exprimons ici notre
reconnaissance aux €élus qui, par leur vote, soutiennent I'actuelle proposition de loi pour I’égal acces de tous a
I'accompagnement et aux soins palliatifs. Beaucoup de soignants engagés dans cette voie témoignent que la prise en
considération de la personne en fin de vie ou malade, dans sa dimension physique, mais aussi psychologique, relationnelle et,
le cas échéant, spirituelle, telle que le proposent les soins palliatifs, entraine quasiment toujours chez les patients en fin de vie
la disparition des demandes a mourir. Car méme derriére une demande de mort, c’est souvent le désir de vivre qui se dit.
Pour permettre a tous d’accéder aux soins palliatifs, I'Eglise, qui est déja présente dans le monde hospitalier et la pratique
des soins, est préte a apporter sa contribution au développement de la culture palliative, en intensifiant son
engagement sur le sujet.

Des lors, une question s’impose : pourguoi une nouvelle loi ? Si I'« on meurt mal en France », comme on I'entend parfois, ce
n'est pas parce que I'administration d'une substance létale aux patients n’est pas encore autorisée, mais parce que la loi
existante est insuffisamment appliquée et que I'acces aux soins palliatifs demeure trés inégal sur le territoire national.
Aujourd’hui encore, prés d’'un quart des besoins en soins palliatifs ne sont pas couverts. Comment proposer la mort comme une
option, quand I'accés effectif au soin, au soulagement de la douleur (les progrés médicaux permettent de venir a bout de
guasiment toutes les douleurs réfractaires), a la présence humaine et a 'accompagnement n’est pas garanti pour tous ?

Légaliser I'euthanasie ou le suicide assisté changerait profondément la nature de notre pacte social. Derriere des mots qui se
veulent rassurants se cache une réalité que le langage tend a dissimuler. Présenter I’euthanasie et le suicide assisté
comme des actes de soin brouille gravement les repéres éthiques. On détourne les mots de leur véritable sens pour mieux
anesthésier les consciences : ce brouillage n’est jamais neutre. On ne prend pas soin de la vie en donnant la mort.

Nous refusons en particulier I'instrumentalisation de notions essentielles telles que la dignité, la liberté ou la fraternité.

Nous rappelons avec force que la dignité d’'une personne humaine n’est pas variable selon son état de santé, son
autonomie ou son utilité sociale ; elle est inhérente a son humanité, jusqu’au bout. Elle est inaliénable.

La liberté, quant a elle, ne peut étre pensée de maniére abstraite, comme si la souffrance, la peur, la solitude ou la pression
sociale n’avaient aucun impact sur le discernement. La demande d’en finir avec la vie n’est-elle pas une demande d’en
finir avec une vie qui ne correspond plus aux critéres socialement normés : étre en bonne santé, utile, valide et ne pas
représenter un poids financier a priori lourd ? La liberté ainsi congue risque de devenir une pression silencieuse, surtout
pour les plus fragiles. La liberté de tout individu doit aussi étre envisagée dans sa dimension relationnelle : nous sommes



interdépendants et les choix des uns engagent les autres. Faire porter un choix de mort a un malade, a une famille, a une
équipe médicale formée pour soigner et non pour tuer, ¢’est nier le mystére de communion qui nous lie les uns aux autres.
Paul Ricoeur invitait & « penser a la responsabilité qu’on a des autres, qui sont confiés a notre soin et a notre garde, et pas
seulement a la responsabilité qu’'on a a I'égard de soi-méme. »*

Enfin, évoquer une « loi de fraternité » quand il s’agit de faire mourir, de donner la possibilité de s’administrer une substance
létale, ou d'inciter un soignant de le faire contre sa conscience, est un mensonge. La fraternité, valeur centrale de notre
République, ne consiste pas a hater la mort de ceux qui souffrent ou a forcer des soignants a la provoquer, mais au
contraire a ne jamais abandonner celles et ceux qui vivent ces moments si difficiles et douloureux. La fraternité invite &
refuser définitivement la tentation de donner la mort, et, dans le méme temps, a s’engager résolument pour développer
effectivement les soins palliatifs sur tout le territoire, a renforcer la formation des soignants, a soutenir les aidants, a rompre la
solitude et a reconnaitre que la vulnérabilité fait partie de la condition humaine.

Aussi, nous appelons solennellement les responsables politiques a mesurer la portée anthropologique, sociale et
éthique de leurs débats et de leurs votes. Nous comptons sur la décision personnelle et courageuse de nos élus nationaux.
La vie, a toutes ses étapes et jusqu’a la fin, n’est pas une cause que I'on porte comme une autre, avec des idées toutes faites
et I'orgueil de nous croire tout-puissants, mais un mystere a accueillir, avec une écoute attentive de ceux que la souffrance
transperce et avec humilité : il faut beaucoup d’humilité pour un peu d’humanité.

Notre motivation n’est pas d’abord ni exclusivement confessionnelle. Nous voulons donner un écho a l'inquiétude profonde
exprimée par de trés hombreuses personnes malades, personnes en situation de handicap, familles ou soignants. Avec cette
proposition de loi, ces derniers seraient encore en premiére ligne et sommes de poser des actes contraires a I'éthique du soin
et au pacte de confiance qui les lie aux patients et a leurs familles ou leurs proches. Le risque est grand de mettre & mal la
relation de confiance entre le soignant, le soigné, son entourage proche.

Le vote qui se présente aux représentants de la Nation n’engage donc pas seulement un choix individuel, mais un choix de
société. Car au-dela de « I'aide a mourir », c’est la question du sens de la vie, de la souffrance et de la mort qui se pose
a nous. Une vie humaine, aussi affaiblie soit-elle, peut-elle décemment étre considérée comme inutile au point de s’en
débarrasser ? Sommes-nous des étres parfaitement autonomes ou des personnes qui faisons alliance pour prendre soin les
unes et les autres ? L’inquiétude humaine aux confins de la mort est-elle une absurdité a effacer ou une condition de
notre existence, a soulager et a accompagner ?

Nous croyons qu’une société grandit, non pas lorsqu’elle propose la mort comme solution, mais bien lorsqu’elle se mobilise
pour accompagner la fragilité et protéger la vie, jusqu’au bout. Le chemin est exigeant, certes, mais c’'est le seul qui soit
véritablement humain, digne et fraternel.

Les évéques du Conseil permanent de la Conférence des évéques de France (CEF) **

Cardinal Jean-Marc Aveline, archevéque de Marseille et Président de la CEF

Mgr Benoit Bertrand, évéque de Pontoise et vice-président de la CEF

Mgr Vincent Jordy, archevéque de Tours et vice-président de la CEF

Mgr Pierre-Antoine Bozo, évéque coadjuteur de La Rochelle

Mgr Sylvain Bataille, archevéque de Bourges

Mgr Nicolas Brouwet, évéque de Nimes

Mgr Alexandre de Bucy, évéque d’Agen

Mgr Jacques Habert, évéque de Bayeux et Lisieux

Mgr Alexandre Joly, évéque de Troyes

Mgr Laurent Le Boulc’h, archevéque de Lille

Mgr Luc Meyer, évéque de Rodez



Mgr Pierre-Yves Michel, évéque de Nancy

Mgr Didier Noblot, évéque de Saint-Flour

Mgr Laurent Percerou, évéque de Nantes

Mgr Laurent Ulrich, archevéque de Paris

Mgr Pascal Wintzer, archevéque de Sens-Auxerre

* Paul RICOEUR, Accompagner la vie jusqu’a la mort, Esprit, mars-avril 2006, p. 320

** Présidence et Conseil permanent

Téléchargez la tribune des évéques de FranceTélécharger

©2026 - Diocese d'Angouléme - 28/01/2026 -
https://charente.catholique.fr/actualites/on-ne-prend-pas-soin-de-la-vie-en-donnant-la-mort/


http://www.tcpdf.org

