
Journée Mondiale de la Paix : Message du Pape

Le 1er janvier est la Journée Mondiale de la Paix. Cette année, le message du pape a pour titre : Dialogue entre générations,
éducation et travail :
des outils pour construire une paix durable

1er Janvier 2022

Dialogue entre générations, éducation et travail :
des outils pour construire une paix durable

1. « Comme ils sont beaux, sur les montagnes, les pas du messager qui annonce la paix » (Is 52, 7)

Ces paroles du prophète Isaïe expriment la consolation, le soupir de soulagement d’un peuple exilé, épuisé par la violence et
les sévices, exposé à l’indignité et à la mort. Le prophète Baruch s’interrogeait : « Pourquoi donc, Israël, pourquoi es-tu exilé
chez tes ennemis, vieillissant sur une terre étrangère, souillé par le contact des cadavres, inscrit parmi les habitants du séjour
des morts ? » (3, 10-11). Pour ces gens, l’avènement du messager de paix signifiait l’espérance d’une renaissance sur les
décombres de l’histoire, le début d’un avenir radieux.

Aujourd’hui encore, le  chemin de la paix, que saint Paul VI a appelé du nouveau nom de  développement intégral [1], reste
malheureusement éloigné de la réalité de beaucoup d’hommes et de femmes et, par conséquent, de la famille humaine,
désormais complètement interconnectée. Malgré les multiples efforts visant à un dialogue constructif entre les nations, le bruit
assourdissant des guerres et des conflits s’amplifie, tandis que des maladies aux proportions pandémiques progressent, que les
effets du changement climatique et de la dégradation de l’environnement augmentent, que le drame de la faim et de la soif
s’aggrave et qu’un modèle économique basé sur l’individualisme plutôt que sur le partage solidaire continue de dominer.
Aujourd’hui encore, comme au temps des anciens prophètes,  la clameur des pauvres et de la terre [2] ne cesse de s’élever
pour implorer justice et paix.

À chaque époque, la paix est à la fois un don du ciel et le fruit d’un engagement commun. Il y a, en effet, une “architecture” de
la paix, dans laquelle interviennent les différentes institutions de la société, et il y a un “artisanat” de la paix qui implique chacun
de nous personnellement [3]. Chacun peut collaborer à la construction d’un monde plus pacifique : à partir de son propre cœur
et des relations au sein de la famille, dans la société et avec l’environnement, jusqu’aux relations entre les peuples et entre les
États.

Je voudrais proposer ici  trois voies pour construire une paix durable. Tout d’abord, le  dialogue entre les générations comme
base pour la réalisation de projets communs. Deuxièmement,  l’éducation en tant que facteur de liberté, de responsabilité et de
développement. Enfin,  le travail pour une pleine réalisation de la dignité humaine. Ces trois éléments sont essentiels pour
« l’élaboration d’un pacte social » [4], sans lequel tout projet de paix est inconsistant.

2. Dialoguer entre les générations pour construire la paix

Dans un monde toujours en proie à la pandémie qui a causé tant de maux, « certains essaient de fuir la réalité en se réfugiant
dans leurs mondes à eux, d’autres l’affrontent en se servant de la violence destructrice. Cependant, entre l’indifférence égoïste
et la protestation violente, une option est toujours possible : le dialogue. Le dialogue entre les générations » [5].

Tout dialogue sincère, même s’il n’est pas dépourvu d’une dialectique juste et positive, requiert toujours une confiance
fondamentale entre les interlocuteurs. Nous devons retrouver cette confiance mutuelle ! La crise sanitaire actuelle a accru pour
tout le monde le sentiment de solitude et de repli sur soi. La solitude des personnes âgées s’accompagne chez les jeunes d’un
sentiment d’impuissance et de l’absence d’une idée commune de l’avenir. Cette crise est certainement douloureuse. Mais c’est
aussi une crise qui peut faire ressortir le meilleur des personnes. En effet, pendant la pandémie, nous avons vu de généreux
témoignages de compassion, de partage et de solidarité dans le monde entier.

Le dialogue consiste à s’écouter, discuter, se mettre d’accord et cheminer ensemble. Favoriser tout cela entre les générations
signifie labourer le sol dur et stérile du conflit et du rejet pour cultiver les semences d’une paix durable et partagée.



Alors que le développement technologique et économique a souvent divisé les générations, les crises contemporaines révèlent
l’urgence de leur alliance. D’une part les jeunes ont besoin de l’expérience existentielle, sapientielle et spirituelle des personnes
âgées ; d’autre part les personnes âgées ont besoin du soutien, de l’affection, de la créativité et du dynamisme des jeunes.

Les grands défis sociaux et les processus de pacification ne peuvent se passer du dialogue entre les gardiens de la mémoire –
les personnes âgées – et ceux qui font avancer l’histoire – les jeunes – ; pas plus que de la disponibilité de chacun pour faire
place à l’autre, pour ne pas prétendre occuper toute la scène en poursuivant des intérêts immédiats comme s’il n’y avait ni
passé ni avenir. La crise mondiale que nous vivons nous montre que la rencontre et le dialogue entre les générations sont le
moteur d’une politique saine qui ne se contente pas de gérer le présent « avec des rapiècements ou des solutions rapides » [6],
mais qui se propose comme une forme éminente d’amour de l’autre [7], dans la recherche de projets communs et durables.

Si, face aux difficultés, nous savons pratiquer ce dialogue intergénérationnel, « nous pourrons être bien enracinés dans le
présent, et, de là, fréquenter le passé et l’avenir : fréquenter le passé, pour apprendre de l’histoire et pour guérir les blessures
qui parfois nous conditionnent ; fréquenter l’avenir pour nourrir l’enthousiasme, faire germer des rêves, susciter des prophéties,
faire fleurir des espérances. De cette manière, nous pourrons, unis, apprendre les uns des autres » [8]. Sans racines, comment
les arbres pourraient-ils pousser et porter des fruits ?

Il suffit de penser à la question du soin de notre maison commune. L’environnement, en effet, est « un prêt que chaque
génération reçoit et doit transmettre à la génération suivante » [9], Nous devons donc apprécier et encourager les nombreux
jeunes qui s’engagent pour un monde plus juste et attentif à la sauvegarde de la création confiée à nos soins. Ils le font avec
préoccupation et enthousiasme, et surtout avec un sens des responsabilités face à l’urgent changement de direction [10] que
nous imposent les difficultés nées de la crise éthique et socio-environnementale actuelle [11].

Par ailleurs, la possibilité de construire ensemble des chemins de paix ne peut être séparée de l’éducation et du travail qui sont
des lieux et des contextes privilégiés pour le dialogue intergénérationnel. C’est l’éducation qui fournit la grammaire du dialogue
entre les générations, et c’est dans l’expérience du travail que des hommes et des femmes de différentes générations se
retrouvent à collaborer, à échanger des connaissances, des expériences et des compétences en vue du bien commun.

3. L’instruction et l’éducation comme moteurs de la paix

Ces dernières années, le budget consacré à l’éducation et à l’instruction, considérées comme des dépenses au lieu
d’investissements, a été sensiblement réduit dans le monde entier. Et pourtant, elles sont les premiers vecteurs d’un
développement humain intégral : elles rendent la personne plus libre et responsable et sont indispensables pour la défense et la
promotion de la paix. En d’autres termes, instruction et éducation sont les fondements d’une société unie, civilisée, capable de
créer l’espérance, la richesse et le progrès.

Les dépenses militaires, en revanche, ont augmenté, dépassant le niveau enregistré à la fin de la “guerre froide”, et elles
semblent devoir croître de manière exorbitante [12].

Il est donc opportun et urgent que tous ceux qui ont une responsabilité de gouvernement élaborent des politiques économiques
qui prévoient une inversion du rapport entre les investissements publics dans l’éducation et les fonds destinés aux armements.
D’ailleurs, la poursuite d’un réel processus de désarmement international ne peut qu’entraîner de grands bénéfices pour le
développement des peuples et des nations en libérant des ressources financières à employer de manière plus appropriée pour
la santé, l’école, les infrastructures, le soin du territoire, et ainsi de suite.

J’ai l’espoir que l’investissement dans l’éducation s’accompagne d’un engagement plus grand pour promouvoir la culture du
soin [13] . Celle-ci, face aux fractures de la société et à l’inertie des institutions peut devenir le langage commun qui abatte les
barrières et construise des ponts. « Un pays grandit quand dialoguent de façon constructive ses diverses richesses culturelles :
la culture populaire, la culture universitaire, la culture des jeunes, la culture artistique et technologique, la culture économique et
la culture de la famille, et la culture des médias » [14]. Il est donc nécessaire de forger un nouveau paradigme culturel à travers
« un pacte éducatif global pour et avec les jeunes générations, qui engage les familles, les communautés, les écoles et les
universités, les institutions, les religions, les gouvernants, l’humanité entière, dans la formation de personnes matures » [15]. Un
pacte qui promeuve l’éducation à l’écologie intégrale selon un modèle culturel de paix, de développement et de durabilité, axé
sur la fraternité et sur l’alliance entre l’être humain et l’environnement [16].

Investir dans l’instruction et l’éducation des jeunes générations est la route principale qui les conduit, à travers une préparation
spécifique, à occuper avec profit une juste place dans le monde du travail [17].

4. Promouvoir et garantir le travail construit la paix

Le travail est un facteur indispensable pour construire et préserver la paix. Il est expression de soi et de ses propres dons, mais
aussi effort, fatigue, collaboration avec les autres, puisqu’on travaille toujours avec ou pour quelqu’un. Dans cette perspective
fortement sociale, le travail est le lieu où nous apprenons à donner notre contribution pour un monde plus vivable et plus beau.



La pandémie de Covid-19 a aggravé la situation du monde du travail, qui affrontait déjà de multiples défis. Des millions
d’activités économiques ont fait faillite ; les travailleurs précaires sont de plus en plus exposés ; beaucoup de ceux qui assurent
des services essentiels sont davantage ignorés de la conscience publique et politique ; l’instruction à distance a causé, dans de
nombreux cas, une régression de l’apprentissage et des parcours scolaires. Les jeunes qui entrent sur le marché du travail et
les adultes victimes du chômage font face aujourd’hui à des perspectives dramatiques.

En particulier, l’impact de la crise sur l’économie informelle, qui souvent concerne des travailleurs migrants, a été dévastateur.
Beaucoup d’entre eux ne sont pas reconnus par les lois nationales, comme s’ils n’existaient pas. Ils vivent dans des conditions
très précaires, eux et leurs familles, exposés à diverses formes de servitudes et sans système de welfare qui les couvre. S’y
ajoute le fait qu’actuellement seul un tiers de la population mondiale en âge de travailler jouit d’un système de protection
sociale, ou peut en profiter de manière limitée. Dans de nombreux pays la violence et la criminalité organisée progressent,
étouffant la liberté et la dignité des personnes, empoisonnant l’économie et empêchant au bien commun de se développer. La
réponse à ces situations ne peut passer qu’à travers un élargissement des possibilités de travail digne.

Le travail, en effet, est la base sur laquelle se construisent la justice et la solidarité dans toute communauté. C’est pourquoi « on
ne doit pas chercher à ce que le progrès technologique remplace de plus en plus le travail humain, car l’humanité se
dégraderait elle-même. Le travail est une nécessité, il fait partie du sens de la vie sur cette terre, chemin de maturation, de
développement humain et de réalisation personnelle » [18]. Nous devons rassembler les idées et les efforts pour créer les
conditions et trouver des solutions afin que tout être humain en âge de travailler ait la possibilité, par son travail, de contribuer à
la vie de sa famille et de la société.

Il est plus que jamais urgent de promouvoir dans le monde entier des conditions de travail décentes et dignes, orientées vers le
bien commun et la sauvegarde de la création. Il faut assurer et soutenir la liberté d’initiative des entreprises et, en même temps,
développer une responsabilité sociale renouvelée pour que le profit ne soit pas l’unique critère-guide.

Dans cette perspective, doivent être stimulées, accueillies et soutenues les initiatives qui, à tous les niveaux, motivent les
entreprises au respect des droits humains fondamentaux des travailleuses et des travailleurs, en sensibilisant non seulement
les institutions mais aussi les consommateurs, la société civile et les entreprises. Plus ces dernières sont conscientes de leur
rôle social, plus elles deviennent des lieux où s’exerce la dignité humaine, participant ainsi à la construction de la paix. Sur ce
sujet, la politique est appelée à jouer un rôle actif en promouvant un juste équilibre entre liberté économique et justice sociale.
Tous ceux qui œuvrent en ce domaine, en commençant par les travailleurs et les entrepreneurs catholiques, peuvent trouver
des orientations sûres dans la Doctrine sociale de l’Église.

Chers frères et sœurs, alors que nous cherchons à unir nos efforts pour sortir de la pandémie, je voudrais renouveler ma
gratitude à tous ceux qui sont engagés, et qui continuent à se dévouer avec générosité et responsabilité, pour garantir
l’instruction, la sécurité et la protection des droits, pour donner les soins médicaux, pour faciliter la rencontre entre familles et
malades, pour garantir un soutien économique aux personnes pauvres ou qui ont perdu leur travail. Et j’assure de ma prière
toutes les victimes et de leurs familles.

Aux gouvernants et à tous ceux qui ont des responsabilités politiques et sociales, aux pasteurs et aux animateurs des
communautés ecclésiales, ainsi qu’à tous les hommes et femmes de bonne volonté, je lance un appel pour que nous marchions
ensemble dans ces trois voies : le dialogue entre les générations, l’éducation et le travail ; avec courage et créativité. Et que
soient de plus en plus nombreux ceux qui, sans faire de bruit, avec humilité et ténacité, se font jour après jour des artisans de
paix. Et que la Bénédiction du Dieu de la paix les précède et les accompagne toujours.

Du Vatican, le 8 décembre 2021

François
 

[1] Cf. Lett. enc.  Populorum progressio (26 mars 1967), n. 76ss.

[2] Cf. Lett. enc.  Laudato si’ (24 mai 2015), n. 49.

[3] Cf. Lett. enc.  Fratelli tutti (3 ocotbre 2020), n. 231.

[4]  Ibid., n. 218.

[5]  Ibid., n. 199.

[6]  Ibid., n. 179.



[7] Cf.  Ibid., n. 180.

[8] Exhort. ap.  Christus vivit (25 mars 2019), n. 199.

[9]  Lett. enc.  Laudato si’ (24 mai 2015), n. 159.

[10] Cf.  Ibid., nn. 163 ; 202.

[11]Cf.   Ibid., n. 139.

[12] Cf.  Message aux participants au 4ème Forum de Paris sur la paix, 11-13 novembre 2021.

[13] Cf. Lett. enc.  Laudato si’ (24 mai 2015), n. 231;  Message pour la 54ème Journée Mondiale de la Paix. La culture du soin
comme parcours de paix (8 décembre 2020).

[14] Lett. enc.  Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 199.

[15]  Vidéomessage pour le Global Compact on Education. Together to look Beyond (15 octobre 2020).

[16] Cf. Vidéomessage pour le High Level Virtual Climate Ambition Summit (13 décembre 2020), n. 18.

[17] Cf. S. Jean-Paul II, Lett. enc.  Laborem exercens (14 septembre 1981), n. 18.

[18] Lett. enc.  Laudato si’ (24 mai 2015), n. 128.

©2026 - Diocèse d'Angoulême - 02/02/2026 -
https://charente.catholique.fr/actualites/message-du-pape-francois-pour-la-journee-mondiale-de-la-paix/

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

